POSTNÍ CESTA SMÍŘENÍ 23.2. – 22.3. 2026 
u příležitosti 30. výročí založení diecéze ostravsko-opavské

Tato postní cesta smíření je osobním rozjímáním nad podobenstvím o marnotratném synu v evangeliu Lk 15, 11-32. Každý den je zaměřen na konkrétní verš. Cílem cesty je smíření se sebou, s druhými a s Bohem. Cesta končí 5. neděli postní, kdy se v celé diecézi bude slavit Den smíření, ve kterém chceme prosit za odpuštění hříchů, které se na území naší diecéze či v našich životech udály. 

První týden Cesty smíření

23. 2. – Otec dává svobodu
Verš: „Jeden člověk měl dva syny.“ (Lk 15,11)
Každý příběh začíná vztahem. Ježíš neříká: „Jeden hříšník zhřešil“, ale: „Jeden člověk měl dva syny.“ Na počátku nestojí vina, ale vztah. Na počátku stojí Otec. Křesťanství nezačíná morálním příkazem, ale darem synovství.
Bůh se zjevuje jako Otec, který dává život a svobodu. Neudržuje si své děti násilím. Dává prostor i pro jejich rozhodnutí, dokonce i tehdy, když ho zraňují. Jak napsal sv. Augustin: „Bůh, který tě stvořil bez tebe, nespasí tě bez tebe.“ Láska totiž není kontrola, ale nabídka.
„Jeden člověk měl dva syny.“ I já jsem jedním z nich. Nejsem anonymní jednotkou v davu, ale konkrétním dítětem. Mé jméno je vyslovováno Otcem s něhou. Papež František často připomínal, že Bůh se neunaví odpouštět – to my se unavíme prosit. Ale On se neunaví být Otcem.
Jaké vztahy mě formovaly? Jaký obraz otce si nesu ve svém srdci? Pokud byl můj lidský otec slabý, přísný, nepřítomný či zraňující, mohu si do Boha promítat tyto zkušenosti. Evangelium mi dnes nabízí uzdravení: Bůh není kopií lidského otce, ale jeho zdrojem. On je plností otcovství.
Postní doba je cestou návratu k identitě dítěte. Ne otroka, ne nádeníka, ne konkurenta, ale syna či dcery. Svatá Terezie z Lisieux říkávala, že před Bohem stojí jako malé dítě, které všechno čeká od Otcovy náruče. To je důvěra, ke které jsme pozváni.
Poděkuj dnes za dar života. Za svobodu, kterou máš – i za tu, kterou jsi někdy zneužil. Svoboda je totiž znamením důvěry. A Bůh ti důvěřuje.
Možná právě dnes začíná nový příběh – příběh, který opět začne vztahem.

24. 2. – Žádost o dědictví
„Otče, dej mi z majetku podíl.“ (Lk 15,12)
Tato věta je šokující. Jako by syn řekl: „Otče, chci tvé dary, ale ne tebe.“ Dědictví se přece běžně dává až po smrti. Je to tichá vzpoura.
Kolikrát i my chceme Boží požehnání, ale bez Boží vůle. Chceme zdraví, úspěch, jistotu, ale nechceme vztah. Chceme mít kontrolu nad vlastním životem bez ohledu na druhé.
Sv. Augustin napsal: „Nepokojné je naše srdce, dokud nespočine v Tobě.“ Sobectví slibuje svobodu, ale přináší izolaci. Když si beru „své“ bez druhých, ochuzuji se o společenství.
Postní doba je časem poctivého pohledu: kde si beru bez dávání? Kde žiji jen pro sebe? Kde Boha pouštím jen do části svého života?
Pros dnes o odvahu otevřít Bohu i ta místa, která si chceš ponechat jen pro sebe.

25. 2. – Odchod do daleké země
„Odešel do daleké země.“ (Lk 15,13)
Daleká země není jen geografické místo. Je to stav srdce. Je to prostor, kde Bůh není brán vážně. Člověk může být daleko, i když fyzicky zůstává doma.
Daleká země může mít podobu kariéry bez vztahů, zábavy bez smyslu, víry bez osobního vztahu. Může to být uzavřenost, tvrdost, pýcha.
Papež Benedikt XVI. napsal, že nejhlubší chudobou člověka je absence Boha. Když se od Něho vzdálíme, ztrácíme orientaci.
Přesto i tato cesta má smysl. Někdy musíme projít vzdáleností, abychom si uvědomili hodnotu domova. Bůh nás nechává odejít, aby nás mohl přijmout svobodně.
Pros dnes o poznání, kde je tvá „daleká země“. A nezapomeň: žádná vzdálenost není pro Boha příliš velká.

26. 2. – Rozmařilost a prázdnota
„Tam svůj majetek rozmařilým životem promarnil.“ (Lk 15,13)
Promarněný majetek je obrazem promarněného času, talentů, vztahů. Každý máme něco, co jsme dostali jako dar – schopnosti, zdraví, příležitosti.
Hřích není jen porušení zákona. Je to plýtvání láskou. Je to snaha zaplnit prázdnotu věcmi, které ji nemohou naplnit.
Sv. Ignác z Loyoly říkával, že člověk je stvořen, aby chválil Boha a tím zachránil svou duši. Všechno ostatní je prostředek. Když prostředky zaměníme za cíl, vzniká prázdnota.
Co tě dnes vyčerpává a nenaplňuje? Co je jen hlučnou náhražkou skutečné radosti?
Zřekni se jedné zbytečnosti. Ne jako výkonu, ale jako prostoru pro něco hlubšího.


27. 2. – Hlad
„Rád by utišil hlad.“ (Lk 15,16)
Hlad odhaluje pravdu. Dokud máme dostatek, nemusíme si klást otázky. Teprve nedostatek nás učí pravdivosti.
Syn začíná cítit, že něco není v pořádku. Hlad není jen fyzický. Je to hlad po smyslu, po přijetí, po lásce.
Matka Tereza říkala, že největší chudobou Západu není nedostatek chleba, ale nedostatek lásky a pocit, že nikoho nepotřebujeme.
Po čem skutečně hladovíš? Po uznání? Po jistotě? Po pokoji? Neboj se tyto touhy pojmenovat před Bohem.
On je chléb života. A hlad může být začátkem návratu.

28. 2. – U prasat
„Já tady hynu hladem.“ (Lk 15,17)
Pro Žida byla práce u prasat symbolem nejhlubšího ponížení. Syn se ocitá na dně. Přivykl si na nedůstojnost.
I my si někdy zvykneme na duchovní minimum. Na povrchní modlitbu, na chladné vztahy, na kompromisy. Přestaneme si klást otázky.
Ale právě na dně zaznívá pravda: „Hynu.“ To je okamžik milosti. Uvědomění si vlastní nouze je začátkem obrácení.
Sv. Terezie z Ávily říkala, že pokora je pravda. A pravda někdy bolí. Ale uzdravuje.
Udělej si dnes tichou rekapitulaci svého duchovního života. Ne proto, abys se odsoudil, ale abys zatoužil po změně.
Druhý týden Cesty smíření

1. 3. – Samota
„Nikdo mu je nedával.“ (Lk 15,16)
Izolace je přirozeným důsledkem hříchu. Syn chtěl svobodu bez vztahu – a zůstal sám. Nikdo mu nic nedává.
Když se uzavíráme Bohu a druhým, svět se stává chladným. Samota bolí. Ale může být i prostorem, kde znovu zaslechneme hlas svědomí.
Žalm 51, kající modlitba krále Davida, je voláním z hloubky samoty: „Srdce čisté stvoř mi, Bože.“ Samota se může proměnit v modlitbu.
Bůh nikdy neodchází. I když se cítíš opuštěný, On je blízko. Samota může být mostem zpět.
Pros dnes o milost, aby tě každá zkušenost prázdnoty vedla blíž k Němu, ne dál.

2. 3. – Přišel k sobě
„Tu šel k sobě.“ (Lk 15,17)
Tento okamžik je zlomový. Obrácení nezačíná návratem domů, ale návratem k sobě. Syn „šel k sobě“ – přestal utíkat před pravdou. V hluku světa, mezi prasaty a hladem, se najednou zastaví. Ticho otevře cestu k pravdivosti.
Jak často utíkáme sami před sebou? Přehlušujeme nepohodlí prací, zábavou, obrazovkami, aktivitou. Ale jen ten, kdo se odváží vstoupit do svého nitra, může potkat Boha. Sv. Augustin píše: „Vrať se do svého srdce. V nitru člověka přebývá pravda.“ A právě tam, v hloubce, nás čeká i Bůh.
„Jít k sobě“ znamená přiznat si realitu bez výmluv. Bez obviňování okolností. Bez sebeospravedlňování. Je to chvíle, kdy si přestanu hrát na někoho jiného. Pravda může bolet, ale zároveň osvobozuje.
Kdy jsem byl nejblíž pravdě o sobě? Možná v nemoci, ve ztrátě, v selhání. Někdy nám právě těžké situace nastavují zrcadlo. A lidé, kteří nás zraňují nebo kritizují, mohou být – paradoxně – nástrojem probuzení.
Pros dnes o odvahu zastavit se. O milost poctivého pohledu do vlastního srdce. Obrácení začíná tehdy, když přestanu utíkat.


3. 3. – Paměť domova
„Kolik nádeníků mého otce má nadbytek.“ (Lk 15,17)
Vzpomínka je prvním paprskem naděje. Syn si najednou vybaví domov – ne jako místo omezení, ale jako prostor hojnosti. Paměť dobra se stává mostem k návratu.
I my máme v sobě „paměť domova“. Možná je to vzpomínka na dětskou víru, na modlitbu babičky, na chvíli hlubokého pokoje při adoraci, na slova, která nám kdysi dala sílu. Tyto momenty nejsou náhodné. Jsou zasetým semínkem.
Papež Benedikt XVI. mluvil o tom, že víra je setkání, které dává životu nový horizont. Když si toto setkání připomeneme, probouzí se v nás touha vrátit se ke zdroji.
Možná dnes prožíváš duchovní sucho. Ale zkus si položit otázku: kdy jsem zakusil Boží blízkost nejvíce? Co mi tehdy dávalo pokoj? Co bylo jinak?
Paměť dobra není útěk do minulosti. Je připomínkou identity. Domov není jen místo – je to vztah. A vztah může být obnoven.
Poděkuj dnes za lidi, kteří tě ve víře formovali. Možná už nežijí, možná nejsou dokonalí, ale byli nástrojem Boží milosti.

4. 3. – Rozhodnutí vstát
„Vstanu a půjdu.“ (Lk 15,18)
Mezi poznáním a činem je propast. Syn nejen přemýšlí – on se rozhodne. Obrácení není jen citové pohnutí, ale konkrétní krok.
„Vstanu.“ To slovo připomíná vzkříšení. Každé obrácení je malým vzkříšením. Zvednout se ze země rezignace, z pohodlnosti, z výmluv. Sv. Jan Pavel II. často vyzýval: „Nebojte se!“ Strach nás paralyzuje. Ale láska nás zvedá.
Někdy čekáme na ideální podmínky. Až se budu cítit lépe. Až budu mít více času. Až budu silnější. Ale syn vstává uprostřed hladu. Dokonalost není podmínkou návratu.
Jaký malý krok mohu udělat dnes? Telefonát, omluva, modlitba po delší době, návštěva kostela, otevření Písma. Velké změny začínají malými rozhodnutími.
Bůh nečeká na naši dokonalost. Čeká na náš pohyb směrem k Němu. I nepatrný krok je důkazem touhy.
Pros o odvahu vstát. A nenech se ochromit minulostí.


5. 3. – Vyznání pravdy
„Zhřešil jsem.“ (Lk 15,18)
Tato slova jsou krátká, ale nesou obrovskou sílu. Bez obviňování druhých, bez výmluv, bez relativizace. „Zhřešil jsem.“
Dnešní kultura se často vyhýbá pojmu hřích. Mluví o chybách, selháních, slabostech. Ale hřích je víc než omyl. Je to poranění vztahu. A právě proto vyžaduje pravdivé pojmenování.
Sv. Terezie z Ávily říká: „Pokora je pravda.“ Vyznat pravdu znamená přijmout odpovědnost. A zároveň otevřít dveře milosrdenství.
Pravda osvobozuje – jak říká Ježíš (Jan 8,32). Ne proto, že by byla příjemná, ale protože odstraňuje iluzi. V iluzi nemůže růst láska.
Je něco, co si nepřiznávám? Nějaký postoj, tvrdost, zášť, sobectví? Bůh už to ví. Vyznání není informováním Boha, ale uzdravením srdce.
Pros dnes o dar vidět sebe i druhé v pravém světle. Bez přísnosti, ale i bez falešné shovívavosti. Pravda a milosrdenství se v Bohu nikdy nevylučují.

6. 3. – Cesta
„Vstal a šel k svému otci.“ (Lk 15,20)
Cesta je proces. Syn se vrací – krok za krokem. Možná pomalu, možná s obavami, možná s připravenou řečí v hlavě. Ale jde.
Duchovní život není okamžitý skok k dokonalosti. Je to putování. S pády i návraty. S pochybnostmi i nadějí. Sv. Ignác z Loyoly mluví o rozlišování duchů – o vnímání pohybů srdce během cesty. Není to lineární vývoj, ale dynamika.
Kolikrát jsme už slíbili změnu? A přesto znovu padli? To není důvod vzdát se. Cesta k Otci je otevřená stále.
Možná jsi unavený ze svých návratů. Ale Bůh není unavený z tvého přicházení. Každý krok má cenu. Každá snaha je zaznamenána v Božím srdci.
Buď dnes trpělivý se sebou i s druhými. Každý je na jiné části cesty. A všichni potřebujeme čas.




7. 3. – Naděje v dálce
„Když byl ještě daleko…“ (Lk 15,20)
Tato věta patří k nejdojemnějším v celém podobenství. Otec syna uviděl, když byl ještě daleko. To znamená, že ho vyhlížel. Čekal. Doufal.
Bůh nás nevidí až tehdy, když jsme dokonalí. Vidí nás v dálce. Vidí první krok, první slzu, první touhu. Za každou slabostí vidí srdce, které hledá.
Papež František říkával, že Bůh nás předchází svou milostí. On je vždy první. Dříve než vyslovíme modlitbu, On už slyší. Dříve než klekneme, On už běží.
Možná si myslíš, že jsi příliš daleko. Příliš ztracený. Příliš zatížený minulostí. Ale žádná vzdálenost není pro Boha překážkou.
Pros dnes o důvěru. O víru, že jsi viděn – ne pohledem odsouzení, ale lásky.

Třetí týden Cesty smíření

8. 3. – Soucit Otce
„Pohnut soucitem přiběhl.“ (Lk 15,20)
Bůh běží. To je obraz, který boří naše představy. V tehdejší kultuře by důstojný otec neběžel. Ale tento Otec běží, protože láska je rychlejší než důstojnost.
Soucit znamená „trpět s“. Bůh se nedívá shora. Sestupuje. Sdílí naši slabost. Vrcholem tohoto soucitu je kříž.
Sv. Jan Pavel II. napsal, že milosrdenství je druhé jméno lásky. Není to slabost, ale síla, která obnovuje důstojnost člověka.
Jak si představuji Boha? Jako chladného soudce? Nebo jako Otce, který běží naproti? Obraz Boha ovlivňuje celý náš duchovní život.
Dovol si dnes být objat. Nepřemýšlej, zda si to zasloužíš. Milosrdenství se nezasluhuje. Přijímá se.

9. 3. – Objetí
„Padl mu kolem krku.“ (Lk 15,20)
Dříve než syn stačí domluvit, otec ho objímá. Nečeká na vysvětlení. Nečeká na důkazy polepšení. Než zazní jakákoli podmínka, přichází dotek.
Objetí je jazyk, kterému rozumí každý člověk. Je to gesto přijetí beze slov. V objetí se ruší vzdálenost. To, co bylo daleko, je najednou blízko. To, co bylo ztracené, je nalezené.
Bůh není chladná idea. Je Otcem, který se sklání. V Ježíši Kristu se Bůh „dotkl“ lidství. Kříž je největším objetím – rozpřažené ruce, které zahrnují každého. Jak napsal sv. Bernard z Clairvaux, Kristovy rány jsou „otevřenými dveřmi milosrdenství“.
Možná je pro nás těžké přijmout objetí. Máme pocit, že si ho nezasloužíme. Nebo že musíme nejprve všechno vysvětlit. Ale láska předchází vysvětlení. Milosrdenství přichází dříve než spravedlnost.
Kdy jsem naposledy dovolil Bohu, aby mě „objal“? Možná ve svátosti smíření, v tiché modlitbě, ve chvíli pokoje po dlouhém zápase. Bůh se nás dotýká i skrze lidi – skrze jejich blízkost, povzbuzení, odpuštění.
„Padl mu kolem krku.“ To není zdvořilé přijetí. To je radostné, spontánní, plné gesto. Bůh se nestydí za naši minulost. Neodtahuje se. Naopak – přibližuje se.
A ještě jeden rozměr: kdo kolem mě potřebuje objetí? Možná ne vždy fyzické, ale gesto blízkosti, zájmu, naslouchání. V dnešní době je mnoho lidí „na dálku“ – osamělých, neviditelných, přehlížených.
Pros dnes o srdce, které se nebojí blízkosti. O srdce, které dokáže přijmout i dát objetí. Protože kdo zakusil Otcovo objetí, může ho předávat dál.

10. 3. – Soucit Otce
„Syn mu řekl…“ (Lk 15,21)
Syn začíná svou připravenou řeč. Vrací se s pokorou, s vědomím viny, s přiznáním pravdy. Je to okamžik, kdy se lidská slabost setkává s Boží něhou.
Modlitba je právě toto: „Syn mu řekl…“ Je to chvíle, kdy člověk mluví k Bohu bez masek. Bez divadla. Bez předstírání. Bůh nečeká dokonalá slova. Čeká pravdivé srdce.
Často se modlíme mechanicky, nebo jen tehdy, když něco potřebujeme. Ale skutečná modlitba je vztah. Sv. Terezie z Lisieux říkávala: „Pro mě je modlitba vzletem srdce.“ Není to výkon, ale otevřenost.
O čem mluvím s Bohem? Jen o svých potřebách? Nebo i o svých radostech, pochybnostech, hněvu, zmatku? Bůh unese všechno. Není pohoršen naší slabostí.
Syn mluví – ale ještě víc je slyšen. Modlitba není jen náš hlas, je to i naslouchání. V tichu srdce může zaznít Otcova odpověď: „Jsi můj.“
Pros dnes o touhu po hlubší modlitbě. Ne o množství slov, ale o větší pravdivost.
11. 3. – Přerušené vyznání
„Už nezasloužím…“ (Lk 15,21)
Syn chce říci: „Už si nezasloužím být tvým synem.“ Ale otec ho přeruší. Nedovolí mu dokončit řeč o nádenictví. Nezajímá ho plán na snížení důstojnosti. Otec obnovuje synovství.
Kolikrát si i my myslíme, že si musíme Boží přijetí zasloužit. Že nejprve musíme být lepší, čistší, silnější. Ale milosrdenství předchází výkon.
Sv. Pavel píše: „Milostí jste spaseni, skrze víru – a není to z vás, je to Boží dar“ (Ef 2,8). Spása není mzda. Je to dar.
Náš vnitřní hlas nás někdy odsuzuje víc než Bůh. Držíme si vinu jako identitu. Ale Bůh nás neidentifikuje podle pádu. Vidí víc.
Nezaslouženost je těžká, protože nás zbavuje kontroly. Musíme přijmout, že jsme milováni zdarma. A to vyžaduje pokoru.
Pros dnes o víru, že Bůh dává bez podmínek. A že tvá důstojnost dítěte není zrušena žádným selháním.

12. 3. – Nový šat
„Přineste nejlepší šaty.“ (Lk 15,22)
Otec neponechává syna ve špinavém oděvu minulosti. Dává mu nový šat – znamení obnovené důstojnosti. V biblické symbolice šat vyjadřuje identitu.
Ve křtu jsme „oblékli Krista“ (Gal 3,27). To není metafora bez významu. Znamená to, že naše hodnota je zakořeněna v Bohu, ne v úspěších ani pádech.
Často hodnotíme sebe i druhé podle výkonu. Podle toho, co dokážeme, jak vypadáme, jak jsme úspěšní. Ale Bůh hodnotí podle vztahu.
Sv. Lev Veliký napsal: „Poznej, křesťane, svou důstojnost.“ Postní doba není jen časem pokání, ale i obnovy identity.
Nejlepší šaty nejsou odměnou za polepšení. Jsou výrazem radosti Otce. On chce, aby ses znovu cítil doma.
Prožij dnes vděčnost za křest. Za to, že tvá hodnota je větší než tvé chyby.



13. 3. – Hostina
„Hodujme a veselme se.“ (Lk 15,23)
Obrácení končí oslavou. To je překvapivé. Čekali bychom napomenutí, podmínky, období zkušební doby. Ale místo toho přichází hostina.
Bůh se raduje z návratu víc než my. Radost je znamením nebe. Ježíš říká, že „v nebi je radost nad jedním hříšníkem, který činí pokání“ (Lk 15,7).
Umím se radovat z návratu druhých? Nebo si v duchu připomínám jejich minulost? Skutečné milosrdenství přeje dobro bez závisti.
Eucharistie je také hostinou. Pokaždé, když přistupujeme ke stolu Páně, jsme zváni jako navrácené děti.
Pozvi dnes někoho ke stolu. Sdílené jídlo je obrazem společenství. Radost roste, když je sdílena.

14. 3. – Starší bratr
„Tu se rozzlobil.“ (Lk 15,28)
Starší bratr představuje jiný druh vzdálenosti. Je fyzicky doma, ale srdcem daleko. Jeho hněv odhaluje zraněné srdce.
Může v něm být závist, pocit nespravedlnosti, nepochopení. „Proč on a ne já?“ Tato otázka je stará jako lidstvo.
Někdy nás Boží milosrdenství dráždí. Zdá se nám příliš velkorysé. Připadá nám nespravedlivé. Ale Boží logika není účetnictví.
Sv. Augustin říká, že závist je smutek nad dobrem druhého. A to je otroctví srdce.
Kde mě dráždí dobro druhých? Komu nedokážu přát? Pros dnes o soucitné srdce, které se dokáže radovat s radujícími.

Čtvrtý týden Cesty smíření

15. 3. – Poslušnost bez lásky
„Nikdy jsem neporušil žádný tvůj příkaz.“ (Lk 15,29)
Starší syn je poslušný – ale jeho slova zní tvrdě. „Sloužím ti.“ Nemluví jako syn, ale jako zaměstnanec. Poslušnost bez lásky se stává břemenem.
Víra může sklouznout do povinnosti. Do plnění příkazů bez radosti. Do vnější správnosti bez vnitřního vztahu.
Ježíš říká: „Už vás nenazývám služebníky, ale přáteli“ (Jan 15,15). Bůh nechce otroky, ale děti.
Možná plníš všechno správně – ale chybí radost. Pros dnes o proměnu poslušnosti v lásku.
Opakuj si během dne: „Bože, dej, abych Tě více miloval.“ Láska dává poslušnosti smysl. Bez ní zůstává jen prázdná forma.

16. 3. – Vztah bez radosti
„Abych se poveselil.“ (Lk 15,29)
Starší syn odhaluje své srdce: „Mně jsi nikdy nedal ani kůzle, abych se poveselil.“ Jeho věrnost je bez radosti. Je blízko otce, ale necítí se milovaný. Je doma, ale jako by doma nebyl.
Víra bez radosti se snadno změní v povinnost. V seznam úkolů. V náboženský výkon. Ale Bůh nechce smutné služebníky. Chce děti, které se radují z jeho blízkosti.
Papež František ve své exhortaci Evangelii gaudium mluví o „radosti evangelia“, která naplňuje srdce těch, kdo se setkali s Kristem. Pokud radost chybí, je třeba se vrátit k prameni – ke vztahu.
Možná plníš své povinnosti, chodíš do kostela, modlíš se – ale chybí ti vnitřní lehkost. Zkus si dnes položit otázku: věřím, že si Bůh přeje mé štěstí? Nebo ho vnímám jako toho, kdo mi radost spíše omezuje?
Bůh není soupeř lidské radosti. On je jejím zdrojem. Sv. Irenej z Lyonu napsal: „Slávou Boží je živý člověk.“ A živý člověk je člověk, který se raduje.
Pros dnes o uzdravení obrazu Boha ve svém srdci. A dovol si radost jako dar, ne jako výčitku.

17. 3. – Nepoznaná blízkost
„Ty jsi stále se mnou.“ (Lk 15,31)
Otec odpovídá staršímu synovi něžně: „Dítě… ty jsi stále se mnou.“ To je vyznání blízkosti. Starší syn si stěžuje na nedostatek, ale přehlíží to největší – přítomnost otce.
Kolikrát i my hledáme mimo to, co už máme. Toužíme po mimořádných zážitcích, silných duchovních zkušenostech, a přitom přehlížíme každodenní Boží blízkost.
Žalm 139 vyznává: „Kam odejdu před tvým duchem?“ Bůh je přítomen v každé situaci – v práci, v rodině, v tichu i v chaosu. Ne vždy ho cítíme, ale jeho přítomnost není závislá na našich pocitech.
Sv. Terezie z Avily připomíná, že Bůh přebývá v nitru duše jako v krásném zámku. Nejsme nikdy skutečně sami.
Kdy se cítím od Boha vzdálený? Je to skutečná vzdálenost, nebo jen zastřený pohled? Možná největším zázrakem není mimořádná zkušenost, ale vědomí, že „On je zde“.
Zkus dnes během dne několikrát vědomě říct: „Bože, vím, že jsi se mnou.“ Jednoduchá věta může proměnit obyčejný den a pomodli se Žalm 139.

18. 3. – Být doma
„Co je moje, je i tvoje.“ (Lk 15,31)
Tato věta je ohromující. Otec říká staršímu synovi: všechno je tvé. Ne část. Ne odměna. Všechno.
Být doma znamená žít z dědictví, ne ze strachu. Znamená vědět, že nejsem nádeník, ale dědic. Sv. Pavel píše: „Jsi-li dítě, pak i dědic – dědic Boží“ (Řím 8,17).
Někdy však v církvi žijeme jako cizinci. Jako ti, kdo jen plní povinnosti. Chybí nám vědomí, že jsme doma. Že smíme svobodně přistupovat k Otci.
Domov je místo bezpečí. Místo, kde nemusím předstírat. Místo, kde mohu růst. Církev není dokonalé společenství bez chyb, ale je to prostor, kde Bůh dává své dary.
Vnímám se jako dědic, nebo jako otrok? Žiji z Boží štědrosti, nebo z mentality nedostatku?
Řekni dnes někomu, co pro tebe znamená víra. Sdílená víra posiluje vědomí domova.
19. 3. – Radost v tom, co je těžké
„Máme proč se radovat.“ (Lk 15,32)
Otec říká: „Musíme se radovat.“ Ne jako povinnost, ale jako odpověď na život. Radost zde nevychází z pohodlí, ale z návratu ztraceného.
Křesťanská radost není naivní optimismus. Rodí se i uprostřed těžkostí. Je zakořeněna v naději, že Bůh jedná.
Sv. Pavel píše z vězení: „Radujte se stále v Pánu“ (Flp 4,4). To není ignorování bolesti, ale důvěra, že poslední slovo má život, ne smrt.
Co mi v životě radost bere? Možná nevyřešené konflikty, únava, zklamání. A co mi ji dává? Vztahy, smíření, vědomí smyslu.
Radost často přichází skrze darování sebe. Zkus dnes někomu vědomě přinést radost – slovem, drobným skutkem, pozorností.
Radost je rozhodnutí důvěřovat, že Bůh vede příběh dál.
20. 3. – Nový život
„Byl mrtev a zase žije.“ (Lk 15,32)
To je vrchol podobenství. Smrt a život. Ztracený a nalezený. Obrácení není kosmetická změna. Je to přechod ze smrti do života.
Smrt zde neznamená jen fyzický konec, ale duchovní odcizení. A život je obnovený vztah.
Sv. František z Assisi ve své modlitbě prosí: „Pane, učiň mě nástrojem svého pokoje…“ Obrácený člověk se stává nositelem života pro druhé.
Jak se stavím ke svým pádům? Pokud je vnímám jen jako selhání, mohou mě paralyzovat. Pokud je přijmu jako výzvu ke změně, mohou se stát místem růstu.
Bůh nepřipomíná minulost, aby ponižoval. Připomíná ji, aby ukázal velikost proměny.
Pros dnes o odvahu věřit v nový začátek. Nikdy není pozdě začít znovu. Jako program pro svůj nový začátek se dnes pomodli a zamysli nad písní č. 928 v kancionálu.

21. 3. – Příprava na svátost smíření
Dnešní den je pozváním k zastavení a hlubší přípravě. Svátost smíření není administrativní úkon. Je to osobní setkání s Otcem, který objímá.
Zpytování svědomí není hledání chyb pod mikroskopem. Je to pohled lásky na vlastní život. Co bylo dobré? Kde jsem rostl? Kde jsem se vzdálil?
Sv. Jan Pavel II. nazýval zpovědnici „místem zázraku“. Zázrakem není jen odpuštění, ale obnovená důstojnost.
Připrav se důkladně. V tichu. S modlitbou. Pros Ducha svatého o světlo a odvahu.
Neboj se. Zpověď není soudní síň. Je to návrat domů.

22. 3. – Den smíření ve farnosti
Dnes se osobní cesta stává společnou. Smíření není jen individuální zkušenost. Dotýká se společenství.
Když jeden člen trpí, trpí celé tělo. A když jeden je obnoven, celé tělo se raduje. Církev je společenstvím hříšníků, kteří zakusili milosrdenství.
Možná dnes přistoupíš ke svátosti smíření. Možná budeš jen doprovázet druhé modlitbou. Ať tak či onak, nech se prostoupit vděčností.
Celá tato postní cesta vedla k jedinému: k obnovení vztahu. K návratu domů. K radosti Otce.
A příběh nekončí. Evangelium nechává otevřený konec – zejména pro staršího bratra. Každý z nás si musí vybrat, zda vstoupí na hostinu.
Dveře jsou otevřené. Otec čeká. A radost je připravena.
VÍTEJ DOMA…






2

